
1 
 

Wie wirklich ist die Wirklichkeit? 

Die unendliche Bibliothek 

„Das Universum (das manche „Bibliothek“ nennen) setzt sich aus einer [...] unendlichen 

Zahl sechseckiger Galerien zusammen, [...] die mit niedrigen Geländern eingefasst sind. 

Von jedem Sechseck aus kann man die unteren und oberen Stockwerke sehen: ohne ein 

Ende. Die Anordnung der Galerien ist immer dieselbe. Zwanzig Bücherregale, fünf breite 

Regale auf jeder Seite, verdecken alle Seiten. [...] Auf jede Wand jeden Sechsecks kommen 

fünf Regale. Jedes Regal fasst zweiunddreißig Bücher gleichen Formats, jedes Buch besteht 

aus vierhundertzehn Seiten, jede Seite aus vierzig Zeilen, jede Zeile aus etwa achtzig Buch-

staben von schwarzer Farbe.“ 1 

Im Jahr 1941 veröffentlichte der argentinische Schriftsteller Jorge Luis Borges die 

Geschichte „Die Bibliothek von Babel”. Darin beschreibt er das Universum als riesige 

Bibliothek, in der in wabenartig aneinander liegenden Räumen unendlich viele 

Bücher aufgestellt sind. Jedes Buch enthält eine von allen denkmöglichen Varianten 

aller Buchstaben und Satzzeichen.  

Die Zahl der Bücher ist unvorstellbar hoch. In einem Buch sind nur A abgedruckt, 

in einem anderen nur B. Ein Buch besteht von der ersten bis zur letzten Zeile nur 

aus den Buchstaben MCV, in einem weiteren taucht inmitten sinnloser Buch-

stabenfolgen plötzlich der Satz „O Zeit deine Pyramiden“ auf, in den allermeisten 

gibt es bloß ein undefinierbares Buchstabengewirr. Und dennoch ist irgendwo in 

diesem Riesenspeicher die gesamte Weltliteratur enthalten, sämtliche wissenschaft-

lichen Werke, sämtliche Theorien und ihre Widerlegungen, alle guten und alle 

schlechten Bücher. 

Borges erzählt, wie die Menschen als „Bibliothekare” versuchen, Sinn in den 

Büchern und ihrer Aufstellung zu finden. Es ist ein großes Glück für sie, wenn sie 

auch nur ein Buch finden, in dem ein einziger sinnvoller Satz enthalten ist. Borges 

setzt seine Bibliothek mit dem Universum gleich. So wie die Suche nach sinnvollen 

http://www.editiondaslabor.de/blog/?p=13057


2 
 

Sätzen in der riesigen Bibliothek verläuft auch die Suche von Wissenschaftler*innen 

und Künstler*innen und Philosoph*innen nach der Wirklichkeit. 

Drei Realitäten 

Es ist acht Uhr morgens. Schwacher Wind frischt die Luft auf, es ist noch kühl und 

das Gras vom Morgentau feucht. Ich sitze mit einer Schale Kaffee im UFO und 

schaue zwei Amseln zu, die in einer kleinen Vogeltränke baden. Im Geäst streiten 

ein Schwarm von Eichelhähern, ein paar Blaumeisen, Rotkehlchen und drei Bunt-

spechte um Körner aus den beiden Futtersäulen. Über querhängende Äste rasen 

Eichhörnchen: zwei dunkelbraune, ein fast schwarzes und ein rostrotes. Rechts in 

der Hecke sitzt eine handtellergroße Erdkröte stoisch, einem Stein zum Ver-

wechseln ähnlich. Oben am Himmel zieht ein Bussard seine Kreise. Über unserer 

Dorfkirche im Osten geht die Sonne auf und wirft die ersten wärmenden Strahlen 

in den Garten. Sie steigt langsam hoch auf, wird zu Mittag über die Felder im Süden 

fliegen, ehe sie am späten Nachmittag im Westen langsam sinkt und hinter Wien 

untergeht.  

Das ist meine kleine verlässliche Alltagsrealität dank Herrn Claudius Ptolemäus, der 

vor rund 2000 Jahren in Alexandria erklärt hatte, dass mein Garten auf der Erde 

im Mittelpunkt der Welt liege und die Sonne wärmend mich umkreise, Tag für Tag. 

Die viel ältere These eines gewissen Herrn Aristarch von Samos, dass die Erde um 

die Sonne kreise, wurde jahrhundertelang ignoriert. Es waren die Herren Nikolaus 

Kopernikus, Galileo Galilei und Johannes Kepler, die diese Theorie in der europäischen 

Neuzeit aus dem Hut zauberten und meine Idylle zerstörten. Sie behaupteten, dass 

mein Garten und mit ihr unsere Erde sich ununterbrochen um die eigene Achse 

und in einem großen Bogen um die Sonne drehe und wir daher mit Affen-

geschwindigkeit meist kopfunter durch das Weltall rasen wie auf einem der ver-

rückten Fahrwerke im Wiener Prater. Das nannten sie in der klassischen Physik 

physikalische Realität, und diese Realität ist ziemlich ungemütlich. 

Vor rund 120 Jahren machten sich wieder einige Herren namens Werner Heisenberg, 

Max Planck, Nils de Boor, Anton Schrödinger und einige andere wichtig und 

behaupteten, winzige Teilchen namens Quanten entdeckt zu haben. Danach gäbe 

es keine festen Körper, sondern alle Materie sei aus solchen Quanten zusammen-



3 
 

gesetzt, die aber niemals still lägen, sondern pausenlos umher wirbelten und sich 

ständig veränderten. Mein bequemer Fauteuil, meine Schale Kaffee, die Vögel, 

Eichhörnchen und ich bestünden aus den immer gleichen vier Elementarteilchen, und 

wir alle seien eigentlich nur zufällige Anhäufungen von Quantenfeldern, die ununter-

brochen von anderen Quantenfeldern durchströmt würden. Die Herren nannten 

das die „Kopenhagener Deutung“ und erklärten diese zur Quantenrealität. Und die klingt 

ja nun wirklich komisch!  

Dreimal Realität. Meine kleine Alltagsrealität im Garten, eine rotierende Realität am 

Himmel im Makrokosmos und eine Quanten-Realität in meinem Körper und in der 

Kaffeeschale im sogenannten Mikrokosmos. Was ist denn nun wirklich real? Sind 

alle drei Realitäten richtig? Oder alle drei falsch? Was ist denn nun die wirkliche 

Wirklichkeit? 

Die wirkliche Wirklichkeit 

Die Wirklichkeit, die Wirklichkeit 

Trägt wirklich ein Forellenkleid 

Und dreht sich stumm und dreht sich stumm 

Nach andern Wirklichkeiten um 

(André Heller, *1947) 

Zu allen Zeiten haben Menschen versucht, die wirkliche Wirklichkeit zu finden und 

zu beschreiben. Wissenschaftler*innen mit den Mitteln der Mathematik oder in 

Experimenten, Philosoph*innen durch scharfes Nachdenken, Schrift-steller*innen 

in fantastischen Geschichten, Maler*innen auf Bildern, und Medienmacher*innen 

durch Filme und aufwändige Simulationen.  

Das Ergebnis ist ernüchternd: Nachdem wir Menschen lange Zeit überheblich 

glaubten, die Wirklichkeit berechnen und vorhersagen zu können, mussten wir 

nach und nach einsehen, dass die wirkliche Wirklichkeit nicht so leicht zu greifen 

ist. Wenn wir uns ihr nähern, entfernt sie sich im selben Tempo, wie eine Fata 

Morgana in der Wüste. 

Das behauptete schon 1781 ein gewisser Immanuel Kant: „Wir kommunizieren nicht 

auf Augenhöhe mit der Natur, denn wir sind nur Geschöpfe der Natur.“ Seit Kant wissen 



4 
 

wir, dass wir immer nur unsere eigenen Vorstellungen sehen, „dass wir nie die Natur 

selbst erkennen können, sondern immer nur ein Bild von der Natur, das wir selbst erschaffen.“ 2  

Die meisten seriösen Wissenschaftler*innen und Philosoph*innen teilen heute 

diese Ansicht. Henri Poincare (1854 - 1912) formulierte zum Beispiel: „Die wirklichen 

Objekte wird die Natur uns ewig verbergen“.3 Der österreichische Physiker und Philo-

soph Ernst Mach (1838-1916) verglich die Wissenschaft gar mit einer Theater-

bühne:  

„Wir dürfen die intellektuellen Hilfsmittel, die wir zur Aufführung der Welt auf der 

Gedankenbühne gebrauchen, nicht für die Grundlage der wirklichen Welt halten.“ 4 

Wie relativ unsere Wahrnehmung von Wirklichkeit ist, zeigte Mach mit dem 

Dopplereffekt, den jeder von uns wahrnehmen kann: Wenn sich uns ein 

Einsatzwagen mit Sirene nähert, verdichten sich die Schallwellen, wodurch die 

Tonhöhe höher wird. Sobald der Krankenwagen vorbeifährt, dehnen sich die 

Wellen aus, und die Tonhöhe wird tiefer. Welche Töne der Sirene sind die 

wirklichen? 

Auch die fernöstlichen Philosophien von Indien bis China stellen klar, dass wir 

Menschen die letzte Wirklichkeit weder mit Logik noch mit unseren Sinnen erfassen 

können. Die letzte Wirklichkeit läge weit jenseits von unserem Denken. „Das Dao, 

das ausgesprochen werden kann, ist nicht das ewige Dao.“, steht im Daodejing, dem alten 

chinesischen Weisheitsbuch5. Dennoch forschen Wissenschaftler*innen weiter in 

der Hoffnung, dass wir uns der Wirklichkeit Schritt für Schritt annähern können, 

so wie Borges Bibliothekare, die sinnvolle Wörter in dicken Büchern suchen. 

Modell und Wirklichkeit 

Wenn Wissenschaftler*innen die Natur beschreiben, dann konstruieren sie so 

etwas wie eine „Landkarte der Realität“. Sie erfinden dafür Wörter, Zeichen und 

Symbole, mit deren Hilfe sie versuchen, Wirklichkeit zu beschreiben. Sie zeigen 

dabei immer nur einen winzigen, willkürlich ausgewählten Ausschnitt der Wirklich-

keit und reduzieren diesen auf das Wesentliche. Sie erstellen ein Abbild, das in der 

Regel zweidimensional, linear, chronologisch, abstrakt und stark reduziert ist. Wie 

ein Maler, der auf einer Wiese sitzt und diese mit einem Bleistift in ein paar Strichen 

auf einem Blatt Papier skizziert. Pablo Picasso war ein Meister der Reduktion und 

Abstraktion: Drei, vier Linien, und es entstand eine Taube, ein Stier, ein Frauen-



5 
 

gesicht. So schauen wissenschaftliche Theorien aus: reduziert und abstrahiert. Man 

spricht von einem wissenschaftlichen Modell, mit dem wir Wirklichkeit darstellen 

wollen. Dieses Modell ist immer nur eine symbolhafte, reduzierte, schematisierte 

Annäherung. 

Die Natur selbst scheint dagegen von ungeheurer Vielfalt und Komplexität zu sein, 

eine vieldimensionale Welt, in der es keine geraden Linien oder regelmäßigen 

Formen gibt, sondern gekrümmte Räume, in der Dinge nicht chronologisch und 

hierarchisch, sondern unlogisch und unberechenbar ablaufen.  

Die Wirklichkeit ist überbordende Unordnung, Vielfalt und pralles Leben. Die 

wissenschaftlichen Modelle sind dagegen brave, reduzierte Zeichnungen und 

Formeln, geschlichtet in Schubladen. Die Vögel in meinem Garten interessieren sich 

nicht für die Klassifizierung nach Arten und Gattungen, es ist ihnen egal, ob sie 

Singvogel sind oder kleine Krächzer, sie leben und singen, wie sie nun einmal sind. 

Das Grünzeug in meiner Wiese kennt keine Unterteilung in Kraut und Unkraut, die 

Insekten sind nicht per se Nützlinge und Schädlinge, sondern Geschöpfe wie wir. 

Es sind unsere menschlichen Kategorien, die wir über die Wirklichkeit stülpen und 

mit denen wir die scheinbar chaotische Welt aufräumen wollen. 

Seriösen Wissenschaftler*innen ist klar, dass ihre Modelle nie die Komplexität der 

Natur wiedergeben können, sondern immer nur schematisierte Ausschnitte. Albert 

Einstein sagte pointiert:  

Soweit sich die Gesetze der Mathematik auf die Realität beziehen, sind sie nicht gesichert. 

Soweit sie gesichert sind, beziehen sie sich nicht auf die Realität. 6 

Und dennoch hat die Wissenschaft in den letzten 2000 Jahren großartige Modelle 

und Landkarten der Wirklichkeit erstellt, die unser Leben in dieser Welt einfacher, 

klarer und besser machen. Von einigen wird in diesem Buch die Rede sein. 

Erkenntnis durch Wissenschaft 

Um die – zuletzt durch ideologische Schwurbler und Coronaleugner – viel-

geschmähte Arbeit der Wissenschaft und ihre Leistungen zu verstehen, sollten wir 

uns ein wenig Zeit nehmen.  



6 
 

Richard Lenski, die Bakterien und die Zitronentorte 

Seit 1896 (!) läuft ununterbrochen das Illinois -Selektionsexperiment mit dem Ziel, den 

Ölgehalt von Maiskörnern durch künstliche Selektion zu verändern. Seit 1856 (!) 

untersucht das Park Grass Experiment in Rothamsted, England, die Auswirkungen 

von Düngemitteln auf Wiesen. Das Greenland Ice Core Project bohrte sechs Jahre lang 

von 1989–1995 einen über 3.000 Meter langen Eiskern in Grönland, um Klima-

daten der letzten 100.000 Jahre zu analysieren. 

Schnelle Erkenntnis gibt es nicht. Wissenschaft ist das Bohren dicker Bretter, 

manchmal auch tiefer Eislöcher. 

Ein Paradebeispiel für wissenschaftliche Geduld ist das Bakterienexperiment von 

Richard Lenski (*1956). Der US-amerikanische Evolutionsbiologe startete im 

Februar 1988 ein Experiment, bei dem 12 anfänglich identische Populationen 

Escherichia coli - Bakterien über mehr als 80.000 Generationen hinweg beobachtet 

wurden und heute noch werden. Im Jahr 2003, also im 15. Jahr des Experiments, 

entwickelte eine der 12 Bakterienlinien die Fähigkeit, Citrat (=Zitronensäure) als 

Nahrungsquelle zu nutzen. Abend für Abend saß Lenski im Labor und 

beobachtete, welche Bakterienstämme die Zitronentorte entdeckten und welche 

nicht.7 Er erzählt: 

„[...] Die [meisten] Bakterien aßen jeden Abend, ohne zu merken, dass es dieses schöne, 

zitronige Dessert gleich um die Ecke gab. Nur eine der 12 Populationen hat heraus-

gefunden, wie sie dieses Citrat konsumieren kann.“ 8  

Auf die Frage, was denn an so einem Langzeitprojekt spannend ist, antwortete er:  

„Für mich war eine der Lektionen aus dem Langzeitexperiment, wie reich und interessant 

das Leben sein kann, selbst in der langweiligsten, einfachsten Umgebung. [...] Und wenn es 

auf dieser winzigen räumlichen und zeitlichen Skala und in einer so tristen Umgebung so 

erfinderisch und kreativ sein kann, dann erweckt es in mir noch mehr Ehrfurcht, wenn ich 

daran denke, wie viel bemerkenswerter es draußen in der Natur ist.“ 

Lenski verbringt seit 37 Jahren, also sein halbes Leben, nahezu jeden Arbeitstag mit 

seinem Team in einem winzigen Labor und beobachtet Bakterien, um die 

Mechanismen der Evolution zu erforschen. Das ist wissenschaftliche Kondition! Das 

Ergebnis überzeugt aber: „...zu entdecken, wie reich und interessant das Leben sein 

kann“.  



7 
 

Vier Phasen der Forschung 

In der Regel können wir vier Phasen der Forschung unterscheiden, die nicht unbe-

dingt linear ablaufen, sondern einander auch überschneiden können. 

1. Empirische Beobachtung: Der Vogel und das weiße Hemd   

Am Anfang steht die möglichst genaue Beobachtung eines Phänomens in der 

Natur und der Versuch, dieses Phänomen in Labor-Experimenten zu wiederholen. 

Das klingt einfacher, als es in der Praxis oft ist. Forscher*innen warten auf 

Ergebnisse oft ähnlich einem Tierfotografen, der wochenlang vor einer Höhle 

lauert, bis sich endlich eine Nasenspitze zeigt. Physiker*innen warten oft jahre- 

oder jahrzehntelang, bis das erhoffte Ergebnis für einen Moment im Labor auf-

blitzt.  

Manche Phänomene kann man weder in der Natur beobachten, noch in einem 

Labor herstellen, weil sie trotz Fernrohr zu weit weg oder trotz Mikroskop zu klein 

sind. Es gibt Experimente, für die müsste ein Labor so groß sein wie unser Sonnen-

system, und das kann sich niemand leisten. Nicht einmal Elon Musk. Und es gibt 

Phänomene da draußen im Weltall, die sind so weit weg, dass wir ein Raumschiff 

jahrelang hinfliegen lassen müssen, damit es dann Fotos zurückfunkt, die so lange 

unterwegs sind, dass erst unsere Enkel sie auswerten können. Manchmal können 

wir auch nur von den Auswirkungen des Phänomens, das wir beobachten, auf das 

Phänomen selbst schließen. Wir können z.B. Schwarze Löcher nicht sehen (sonst 

wären sie ja keine Schwarzen Löcher), aber wir können ihre Gravitationswellen messen, 

die durchs Weltall fluten.  

Das ist wie der Vogel und das Hemd. Wir haben den Vogel hoch in den Lüften 

zwar nicht gesehen, aber wir spüren seinen Stoffwechsel auf unserem weißen 

Hemd. 

2. Mathematische Berechnung: Zwei mal zwei ist vier! Immer!  

Die zweite Phase, die oft parallel erfolgt, ist die präzise Berechnung des 

beobachteten Phänomens. Die Sprache der Mathematik zielt auf klare, eindeutige 

Definitionen. Die Bedeutung der Ziffern und Symbole ist streng definiert und lässt 

keine Vieldeutigkeiten zu.  

Zwei ist zwei und nicht zweieinhalb oder eindreiviertel. Zwei mal zwei ist vier! Immer!  



8 
 

Das Ziel ist es, ein Phänomen so weit wie möglich zu abstrahieren, auf wenige 

Ziffern und Zeichen. Als genialste aller Formeln gilt Einsteins E = mc². Mit nur 

fünf Zeichen erklärt er praktisch jeden Vorgang im Universum, bei dem Masse (also 

feste Körper) sich in Energie verwandelt und umgekehrt.  

Klingt einfacher als es ist: Manchmal liegen mathematische Berechnungen eines 

Phänomens haarscharf oder auch meilenweit neben den Ergebnissen der physika-

lischen Versuche. Und es gibt unzählige Diskurse zwischen Physikern und Mathe-

matikern, wessen Annahme näher an der Realität liege: der physikalische Versuch 

oder die mathematische Gleichung. 

3. Rationale Konstruktion: Ein Apfel fällt nicht auf den Mond  

Stimmen empirische Beobachtungen und mathematische Berechnungen überein, 

durch wird durch nächte- oder auch jahrelanges Grübeln ein Modell (= eine Theorie) 

konstruiert, das erklärt, wann, wie und wo das beschriebene Phänomen gilt und 

unter denselben Bedingungen wiederholt werden kann. Ein Modell beschreibt also 

kein einmaliges Phänomen, das zufällig auftritt, sondern Vorgänge in der Natur, 

die nach bestimmten Regeln immer auftreten.  

Wenn ich einen Apfel aus der Hand fallen lasse, fällt er immer auf den Erdboden 

und fliegt nicht schräg nach oben auf den Mond oder in einer Umlaufbahn rund 

um meinen Garten. Das erkannte einst der geniale Isaac Newton und schuf damit 

die Gravitationslehre. 

4. Sprachliche Beschreibung: Zwei mal zwei ist vier? Vielleicht! 

Steht das Modell endlich auf dürren, mathematischen Beinen, dann muss es for-

muliert, beschrieben und erklärt werden. Dazu braucht es die Sprache der Wörter. 

Im Gegensatz zur Sprache der Mathematik ist jene ungenau und vieldeutig: Jedes 

Wort enthält unterbewusste Schichten, öffnet mit Konnotationen und 

Assoziationen neue Bedeutungen und Wechselwirkungen. 

Zwei muss nicht immer genau zwei sein, in Wörtern kann es vielleicht zwei, fast 

zwei, ungefähr zwei, immerhin zwei, möglicherweise zwei, eher zwei als drei, 

erstaunlicherweise zwei und vieles mehr heißen. Wörter können viele Nuancen 

ausdrücken.  

Während die Sprache der Mathematik rigoros, präzise und reduziert ist, nähert sich 

die Sprache der Wörter der Vielschichtigkeit und Uneindeutigkeit der Natur, folgt 



9 
 

den Krümmungen und Unebenheiten des Raumes. Beides ist wichtig: Sowohl die 

präzise Berechnung, als auch das Formulieren möglicher Unsicherheiten oder 

Varianten.  

Ein Laie wie ich fängt mit einer mathematischen Formel wie E = mc² zunächst gar 

nichts an. Wenn mir aber wer erklärt, dass das c² in der Formel die eh schon 

superschnelle Lichtgeschwindigkeit zum Quadrat bedeutet, dann kann ich 

zumindest ahnen, wie ungeheuer viel Energie und Speed in dieser Formel stecken.  

Sowohl die Sprache der Wörter als auch die Sprache der Mathematik zeichnen 

Modelle der Wirklichkeit, aber doch nie die echte Wirklichkeit. Beides sind bloß 

Annäherungen. 

Das gilt auch für alle Arten von Abbildern, die wir von der Natur zeichnen, malen, 

fotografieren und digital kreieren. Wenn wir den Eindruck haben, dass ein Bild 

naturalistisch oder fotorealistisch die Wirklichkeit abbilde, so bleibt es doch nur ein 

Bild, und wenn wir nahe genug hingehen, sehen wir nicht die Wirklichkeit, sondern 

nur Farbpigmente oder digital erzeugte Pixel. „Das ist keine Pfeife“, schrieb René 

Magritte unter das Bild einer Pfeife. 

Erkenntnis durch Intuition und Fantasie 

Archimedes von Syrakus soll nackt und laut „Heureka!“ rufend durch die Stadt 

gelaufen sein, nachdem er in der Badewanne das nach ihm benannte Archimedische 

Prinzip entdeckt hatte. Seitdem wird „Heureka!“ als freudiger Ausruf für eine plötz-

liche Erkenntnis verwendet. 

Die Rede ist von Intuition: Sie steht oft ganz am Anfang einer Theorie, ist eine 

plötzliche gedankliche oder emotionelle Eingebung, als öffne sich plötzlich wie 

von Geisterhand eine Tür. Oder sie hilft uns, wenn wir während eines wissen-

schaftlichen oder kreativen Prozesses in einer Sackgasse stecken und eine Denk- 

oder Schreibblockade erleben, bis uns eine plötzliche Eingebung weiter hilft. 

Heureka!  

Intuition ist ein wichtiger, oft übersehener oder missachteter Aspekt menschlichen 

Denkens. Sie entzieht sich mathematischer Regeln und der Logik, sie ist eine plötz-

liche, schlagartige Erleuchtung, die uns bei einem Waldspaziergang, beim Jogging, 



10 
 

unter der Dusche oder auch einmal am Klo überkommt, immer dann, wenn wir 

uns in einer Phase der Entspannung befinden und nicht an das Problem denken. 

(vgl. S.310) 

Einfach nur schauen  

In den fernöstlichen Philosophien spielt Intuition in der Erkenntnis von Wirklich-

keit eine zentrale Rolle. Sie nähern sich der Erkenntnis nicht durch logisches Den-

ken oder Beschreiben, sondern durch Intuition. Der wichtigste Weg dazu ist ziel-

loses Schauen, wir nennen es meditieren. Wenn wir in unserem westlichen Denken 

ein Objekt betrachten, dann schwingt automatisch mit, dass wir das Objekt benennen 

und bewerten. Ein Objekt gilt als erkannt, wenn wir es benennen können, wenn wir 

„Tanne“ oder „Fichte“ zu einem Baum sagen können. 

Westliche Wissenschaft braucht immer Behauptung und Beweis. Dagegen fordert 

die fernöstliche Mystik kommentarloses Schauen, das sich von Intellekt und Emotion 

löst, und sich vorurteillos in ein Objekt versenkt. Vorurteilfreies, ziel- und 

erwartungsloses Schauen bringe den Meditierenden der Wirklichkeit näher, sagen 

die fernöstliche Philosophien. Loslassen aller Gedanken erfordert freilich 

intensives Training und Selbstdisziplin. So wie ein Mathematiker oder Physiker 

jahrelang die Fähigkeit zu rechnen oder experimentell zu arbeiten erlernen muss, 

so wie ein guter Schriftsteller sein Leben lang lernt, der Wirkung seiner Worte 

nachzuspüren, so muss auch ein Mystiker jahrelang lernen zu schauen, um in 

völliger Versenkung Momente der Erleuchtung zu haben. 

Wenn wir versuchen, einen Punkt knapp vor unserer Nasenspitze zu fixieren, dann 

kann es uns für Momente gelingen, gedankenlos vor uns hinzustarren. Ins Narren-

kastl schauen, wie wir Österreicher es nennen. Für die fernöstlichen Mystiker er-

schließt sich durch langes Schauen mit offenen oder geschlossenen Augen in einem 

Moment der Intuition oder Erleuchtung eine Ahnung von der letzten Wirklichkeit, 

die weit außerhalb unserer Wahrnehmung existiert. 

Rätsel und Lösung 

In den fernöstlichen Philosophien gibt es die totale Reduktion des Meditierens in 

Form eines Koans. Ein Koan ist ein knapper Spruch, der immer einen Widerspruch, 

ein Rätsel, eine Paradoxie in wenigen Worten ausdrückt. Wenn wir einen Koan auf-



11 
 

lösen, erfassen wir einen Zipfel der Wirklichkeit. Koans können aber nie verstandes-

mäßig gelöst oder interpretiert werden, sondern nur durch intuitives Eintauchen 

in das Rätsel der Worte.  

„Das Auge, mit dem ich Gott erblicke, ist genau das gleiche Auge, mit dem Gott mich er-

blickt.”, sagt ein berühmter Koan9.  

„Wie klingt das Klatschen mit einer Hand?“, fragt ein anderer.10 

In diesen kurzen Texten steckt ein Rätsel, eine Frage, die über den Text auf eine 

höhere Wirklichkeit hinausweist. Das Rätsel lässt sich nicht banal verstehen, 

sondern ist die Aufforderung, vom sprachlichen Bild ausgehend tiefer zu tauchen. 

Weil ein Koan immer rätselhaft bleibt, ist es vielleicht die größte Näherung an die 

Wirklichkeit, die uns ja auch immer rätselhaft bleiben wird. 

Erkenntnis durch Mythen  

Es gibt noch eine Möglichkeit, sich abseits der Wissenschaft und jenseits der Logik  

der Wirklichkeit zu nähern: durch Geschichten. Durch sogenannte Mythen, in 

denen wir Ereignisse und Erscheinungen beschreiben, die uns merk-würdig er-

scheinen. Mythen können vielerlei Formen annehmen. Der Kern des Mythos ist 

immer eine Erzählung, sie kann als Gleichnis, als Märchen, als Sage, als Epos, aber 

auch mit den Mitteln der Musik, des Tanzes, der Pantomime, ausgedrückt werden.  

Mythen sind nicht so harmlos, wie sie klingen: Sie spielen eine zentrale Rolle, um 

Erkenntnisse oder Weisheiten, aber auch Fragen und Zweifel über die Wirklichkeit 

zu vermitteln. Durch Mythen nähern wir uns der Wirklichkeit jenseits der Logik 

durch die Kraft der Fantasie. Mythen können Wirklichkeiten erschaffen: Am Anfang 

aller Religionen und politischen Systeme, aller Erfindungen und Entdeckungen 

standen Mythen. Sie sind der Motor der kulturellen Evolution, von der wir noch 

viel hören werden. Mythen begleiten uns von Kindheit an. Welche haben uns ge-

prägt? Welche haben wir gefürchtet, welche geliebt?  

Von der Suche nach Wirklichkeit(en) handelt dieses Buch: 

 Von der Suche in der physikalischen Welt: vom Mikrokosmos der Atome und 

Quanten und vom Makrokosmos unseres Universums. 



12 
 

 Von der Suche in der biologischen Welt: von der Entstehung unseres Heimat-

planeten Erde; von der biologischen Evolution, die in Jahrmillionen Leben und 

letztlich uns Menschen schuf.  

 Von der Suche in der Alltagsrealität: von der kulturellen Evolution der 

Menschen und ihren gesellschaftlichen Gesetzen und Normen. 

 Von den Möglichkeitswelten, die wir Menschen in unseren Köpfen erschaffen: 

durch Fantasie, Intuition und Mythen, die zu Wirklichkeit wurden. 

 Und von der allerletzten Wirklichkeit, von der wir gern einen Zipfel erhaschen 

würden: die Physiker als „Weltformel“, die Christen, Juden und Muslime als 

„Himmel“ oder „Gott“, die Buddhisten als „Nirwana“, die Hinduisten als 

„Brahman“ und manche Agnostiker als „Weltseele“. 

Unsere Reise beginnt! 

  



13 
 

 
 

1 http://www.editiondaslabor.de/blog/2023/06/14/die-bibliothek-von-babel/ 

2 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, zitiert nach Honerkamp (2023), S.69 

3 Henri Poincare: Wissenschaft und Hypothese, 1907, zitiert nach Honerkamp (2023), S.71 

4 Ernst Mach, zitiert nach Honerkamp (2023), S.71 

5 Manchmal auch als „Tao-Te-King“ übersetzt;  zitiert nach Capra: Tao (2012), S.27 

6 Ebd., S.38. 

7 https://de.wikipedia.org/wiki/Richard_Lenski 

8 https://www.wired.com/2016/11/groundbreaking-30-year-old-evolutionary-experiment-still-
going-strong/ 

9 https://www.buddhaland.de/forum/thread/13179 

10 Capra: Tao (2012), S.47 

http://www.editiondaslabor.de/blog/2023/06/14/die-bibliothek-von-babel/
https://www.wired.com/2016/11/groundbreaking-30-year-old-evolutionary-experiment-still-going-strong/?utm_source
https://www.wired.com/2016/11/groundbreaking-30-year-old-evolutionary-experiment-still-going-strong/?utm_source
https://www.buddhaland.de/forum/thread/13179

